Meine Lieben! Das geht nicht an einem Tag und auch nicht in kurzer Zeit:
man muss sich damit quélen und daran gewhnen mit emsigem Fleil; man muss
dabei aushalten: so wird es zuletzt leicht und erfreulich. Es ist, wie man von den
Heiligen liest: ,,Ein wenig und in kleinen Dingen mussten sie leiden, aber in
vielen Dingen wird ihnen wohl sein.« Wenn die Natur nun erkaltet ist, soll man,
wie Sankt Bernhard spricht, unseren Herr mit den liebevollsten und freundlichs-
ten Worten anreden, die man sich nur ausdenken kann: ,,Ach allerliebstes, einzi-
ges Gut ware ich doch wirdig, einer deiner liebsten Freunde zu sein, und kénnte
ich doch in meiner Seele dich umarmen und mit tausend Kiissen bedecken! Und
dich so umfassen und in mich schlieen dass ich dich nie mehr verlére!* Das
soll man aus dem Grund des Herzens denken und sprechen.

Liebe Schwestern! Wendet eure Herzen ganz zu Gott, in welcher Weise auch
immer. Denn irgendetwas von Gott, wo durch der Mensch sich am meisten
angezogen fuhlt und die besten Gnaden erhalt, ist Gott ganz und gar. Wisset,
sich in die heiligen Wunden unseres Herrn aufzuschwingen ist Gott lieber als
aller Orgel- und Glockenklang, alle die schonen Gesénge und die Messgewan-
der mit den Schilden. Kehrtet ihr euch von Grund aus mit allem Eifer zu Gott,
so horte die Versuchung, die euch entstellt, auf; euer vieles Beichten horte
ganzlich auf; und alles kdme in Ordnung durch innere Ubung, derart, dass man
sich innerlich zu Gott wendete, seine Fehler bekennte und sich ihm schuldig
gabe: da fiele alles ganz ab, und kdme man zur Beichte, so wiisste man nichts
mehr zu sagen.

Gebe uns Gott allen, dass wir ihm durch Ubung in den Tugenden so nachfol-
gen, dass wir ihn erlangen kénnen. Dazu helfe uns Gott.

AMEN

X

Beten
mit Johannes Tauler

(1300-1361)

Text fiir das Stille Wochenende
im Gethsemanekloster Riechenberg
vom 24.-27.1.2019

Predigt Uber Epheser 4, 1- 3
zum 17. Sonntag nach dem Pfingstfest

aus:

Johannes Tauler, Predigten Band 1, vollstandige Ausgabe, (ibertragen und
herausgegeben von Georg Hofmann, Einsiedeln, 1987, S. 511ff

Fratres, ego vinctus in domino obsecro vos: estotc iusti in domino, ut digne ambuletis
vocacione qua vocati estis, in omni humilitate et mansuetudine cum paciencia
supportantes in vicem in caritate.

Bruder, als der Gefangene im Herrn ermahne ich euch: Wandelt wiirdig der Berufung,
die euch zuteil wurde, in aller Demut, Sanftmut und Geduld, einander in Liebe ertragend
(Eph. 4, 1- 3)

Diese zweite Auslegung der vorstehenden Briefstelle lehrt, wie man Sanftmut
und Geduld erwerben muss in Widerwartigkeiten; (ferner) durch welche Vorbe-
reitung man zur Einheit des Geistes kommt und welchen drei Dingen die
(menschliche) Natur absterben muss.

SANKT PAULUS SAGT: ,,Als der Gefangene im Herrn ermahne ich euch:
Wandelt wiirdig der Berufung, die euch zu Teil wurde, in aller Demut, Sanftmut
und Geduld. Ertragt einander in Liebe, und seid bestrebt, die Einheit des Geistes
zu wahren durch das Band des Friedens. Ein Leib und ein Geist, wie auch eure
Berufung euch eine Hoffnung gegeben hat.*

Diese liebevollen Worte sollte ein jeder Mensch sich vorhalten; wo er ware,
was er téte, sollte er dieser liebreichen Mahnung des liebenswerten Apostelfiirs-
ten niemals vergessen und allzeit seines Rufes wahrnehmen in aller Demut und
Sanftmut mit Geduld.



Liebe Schwestern! Nehmt diese Lehre zu Herzen, und ertraget eine der ande-
ren Mangel in Liebe; darum bitte ich euch um all der Zuneigung und Liebe wil-
len, die ihr zu Gott habt; und wenn ich euch um eines bitten darf oder euch die-
nen kann (so ist es das), dass ihr euch darin tbet und es mit allem Eifer beachtet,
denn all die guten Werke, die ihr etwa tut, innerlich oder auRerlich, der eifrige
Empfang des heiligen Altarsakramentes, oder was immer und wie grof es sei,
das ist vor Gott wertlos oder unlieb, falls euch diese Tugenden fehlen. Sie (aber)
erwirbt der Mensch nur, wenn ihm Dinge begegnen, die ihm zuwider sind. Dass
ein Mensch viel an Demut denke, ohne erniedrigt, viel an Geduld, ohne ange-
fochten zu werden, und dergleichen mehr: das will nichts heil3en; das hat keinen
Kern; es fallt (wieder) ab; es ist Gbertlincht und steht nicht auf (festem) Grund.
Geschieht einem Menschen Schande und Schmach, in Worten oder durch die
Tat, so sollte ein Mensch in gitiger Sanftmut, freundlich und besonnen sich
beeilen, dem, der ihn beleidigt, einen Liebesdienst zu erweisen. Verschmaht
jener (diese Absicht) so, als ob er ihn geringschéatze, so soll der Mensch darum
nicht davon ablassen, ihm einen besonderen Dienst zu erweisen, sosehr er nur
immer kann.

Sanftmut und Geduld, diese beiden wollen stets durch Widerwartigkeiten er-
kampft werden. Tritt mir einer nicht entgegen, wie kdnnte ich in einem solchen
Fall mich in der Tugend uben? Besonders sollte dem Menschen viel daran lie-
gen, sich in der Sanftmut zu Gben. Sie zielt mehr ins Innere, in den Grund, als
die Geduld; diese hat es mehr mit der Ubung in der Tatigkeit des nach auBen
blickenden Menschen zu tun. Wiirde ich also ein falscher Mensch genannt, mei-
ne Unterweisung fur nichts geachtet, mir Schande angetan, wem das leid téte
und wer mir diese Begluckung nicht gonnte, der ware mir um nichts lieber, ja
sogar weniger lieb. Ach, wie wenig ware ich (dachte ich anders) wert, in die
FuBstapfen meines Herrn und Gottes zu treten, dessen Lehre und Leben ver-
falscht und fiir nichts geachtet wurden. Und darum, meine Lieben, bitte ich euch
um alles dessen willen, worum ich euch bitten kann, dass ihr euch in diesen
Tugenden (bt, auf euren Geist achthabt und nie einem Menschen weder in eu-
rem Benehmen noch in euren Mienen oder in euren Worten jemals Leid zufligt,
was man euch auch tue oder erzeige. Ertraget eine der anderen Méangel in allsei-

tiger Liebe.

Nun spricht Sankt Paulus: ,,Bewahret die Einheit des Geistes im Band des
Friedens.“ Diese Tugenden sind wabhrlich ein Band, womit man (sich) zusam-
menbindet; also bindet euch zusammen in Frieden und in der Einheit des Geis-
tes. Wie aber gelangt man zu dieser Einheit? Die beste Hilfe fir diese Mihe
findet man des Nachts nach den Metten, wenn die Nacht lang ist. Die Menschen,
die diese Einheit erlangen wollen, sollen sich des Abends zeitig zur Ruhe bege-

ben, damit sie den nétigen Schlaf (vor den Metten) finden kénnen. Nach den
Metten soll der Mensch auf seinen Grund achten und sich in das Allerinnerste
seines Herzens kehren, das ist das Allerinnerste seines Grundes, und sollte be-
achten, was ihn am allermeisten anreizen kann. Wer daran gewd&hnt und dazu
geneigt ist, der moge das Leben unseres Herrn Punkt flir Punkt betrachten. Ist es
ihnen nur gegeben, Betrachtungen anzustellen tber eine besondere Seite (des
Lebens und Leidens) unseres Herrn, so mogen sie in Gottes Namen mit ihrer
guten Ubung beginnen, doch ohne allen Eigenwillen, und das ehrwiirdige Leiden
unseres Herrn oder seinen heiligen Tod, seine heiligen Wunden oder sein heili-
ges Blut zum Gegenstand ihrer Betrachtung nehmen, dabei aber stets ihres
Grundes gedenken. Auf diese Weise wird der Mensch seine Liebe erwecken;
wie aus viel Kohlen und Holz ein grofRes Feuer entsteht und die Flamme nach
auBen dringt und in die Hohe schligt, so werden diese guten Ubungen den See-
lengrund entziinden. Dann aber soll man die Bilder bald fahrenlassen und mit
flammender Liebe durch den mittleren in den allerinnersten Menschen hindurch
dringen; dieser besitzt keine Tatigkeit, denn die Wirksamkeit in ihm ist allein
Gottes; er halt ihn (auf eigene Tétigkeit) verzichtend unter dem Wirken Gottes.
Es mag sein, dass schnelle Bilder der guten Ubungen, die er frither vorgenom-
men, vor ihm erscheinen, sei es das Leiden unseres Herrn oder des Menschen
Fehler oder Gebete, die es fir irgendeinen Toten oder Lebenden zu verrichten

gilt.
R

Durch (all) das soll man hindurch und in Gott dringen, schlicht, lauter, befreit
(von allem Fremdartigen). Werden all diese Anblicke durchbrochen in edler,
entsagender Weise, dann kommt die Wahrheit, blickt in sich selbst und zieht den
Grund entsagend in sich selbst hinein; das geschieht in einem Nu oder in kiirze-
rer Zeit oder wie das Kommen und Gehen der Engel, das noch rascher vor sich
geht: je rascher es geschieht, um so edler. Hier soll man in einem Augenblick
alles wieder in den Grund tragen und ein Geist mit Gott werden — denn Gott ist
ein Geist —, ein Geist mit ihm. Das sind die wahren Anbeter, die ,,den Vater
anbeten im Geist und in der Wahrheit*. Hier wird der wahre und wesentliche
Friede geboren, und die Tugenden, von denen wir zuvor gesprochen haben,
fiinren dahin. Und wenn der Mensch diese Ubung vornimmt, bleibt seine Natur
arm und trocken; fir sich selbst hat sie nichts; so denkt sie: ,,Gott segne mich!
Wohin ist es mit deinen Kniefallen gekommen, mit den Ubungen der Frommig-
keit, warum bleibt dein Psalmbuch ungenutzt liegen!* Die Natur beséRe, wiisste
und wollte gerne etwas; und es kommt die Natur hart an, dieses dreifache ,,et-
was‘ in ihr sterben zu lassen.



