
Meine Lieben! Das geht nicht an einem Tag und auch nicht in kurzer Zeit: 

man muss sich damit quälen und daran gewöhnen mit emsigem Fleiß; man muss 

dabei aushalten: so wird es zuletzt leicht und erfreulich. Es ist, wie man von den 

Heiligen liest: „Ein wenig und in kleinen Dingen mussten sie leiden, aber in 

vielen Dingen wird ihnen wohl sein.“ Wenn die Natur nun erkaltet ist, soll man, 

wie Sankt Bernhard spricht, unseren Herr mit den liebevollsten und freundlichs-

ten Worten anreden, die man sich nur ausdenken kann: „Ach allerliebstes, einzi-

ges Gut wäre ich doch würdig, einer deiner liebsten Freunde zu sein, und könnte 

ich doch in meiner Seele dich umarmen und mit tausend Küssen bedecken! Und 

dich so umfassen und in mich schließen dass ich dich nie mehr verlöre!“ Das 

soll man aus dem Grund des Herzens denken und sprechen. 

Liebe Schwestern! Wendet eure Herzen ganz zu Gott, in welcher Weise auch 

immer. Denn irgendetwas von Gott, wo durch der Mensch sich am meisten 

angezogen fühlt und die besten Gnaden erhält, ist Gott ganz und gar. Wisset, 

sich in die heiligen Wunden unseres Herrn aufzuschwingen ist Gott lieber als 

aller Orgel- und Glockenklang, alle die schönen Gesänge und die Messgewän-

der mit den Schilden. Kehrtet ihr euch von Grund aus mit allem Eifer zu Gott, 

so hörte die Versuchung, die euch entstellt, auf; euer vieles Beichten hörte 

gänzlich auf; und alles käme in Ordnung durch innere Übung, derart, dass man 

sich innerlich zu Gott wendete, seine Fehler bekennte und sich ihm schuldig 

gäbe: da fiele alles ganz ab, und käme man zur Beichte, so wüsste man nichts 

mehr zu sagen. 

Gebe uns Gott allen, dass wir ihm durch Übung in den Tugenden so nachfol-

gen, dass wir ihn erlangen können. Dazu helfe uns Gott.  

A M E N  

 

 

 

 

 

 

 

aus:  

Johannes Tauler, Predigten Band II, vollständige Ausgabe, übertragen und 

herausgegeben von Georg Hofmann, Einsiedeln, 1987, S. 511ff

Beten  
mit Johannes Tauler  
(1300-1361) 
 
Text für das Stille Wochenende  
im Gethsemanekloster Riechenberg  
vom 24.-27.1.2019 
 

 

Predigt über Epheser 4, 1- 3  

zum 17. Sonntag nach dem Pfingstfest 

 

Fratres, ego vinctus in domino obsecro vos: estotc iusti in domino, ut digne ambuletis 

vocacione qua vocati estis, in omni humilitate et mansuetudine cum paciencia 
supportantes in vicem in caritate. 

Brüder, als der Gefangene im Herrn ermahne ich euch: Wandelt würdig der Berufung, 
die euch zuteil wurde, in aller Demut, Sanftmut und Geduld, einander in Liebe ertragend 

(Eph. 4, 1- 3) 

 

Diese zweite Auslegung der vorstehenden Briefstelle lehrt, wie man Sanftmut 

und Geduld erwerben muss in Widerwärtigkeiten; (ferner) durch welche Vorbe-

reitung man zur Einheit des Geistes kommt und welchen drei Dingen die 

(menschliche) Natur absterben muss. 

S A N K T  P A U L U S  S A G T : „Als der Gefangene im Herrn ermahne ich euch: 

Wandelt würdig der Berufung, die euch zu Teil wurde, in aller Demut, Sanftmut 

und Geduld. Ertragt einander in Liebe, und seid bestrebt, die Einheit des Geistes 

zu wahren durch das Band des Friedens. Ein Leib und ein Geist, wie auch eure 

Berufung euch eine Hoffnung gegeben hat.“ 

Diese liebevollen Worte sollte ein jeder Mensch sich vorhalten; wo er wäre, 

was er täte, sollte er dieser liebreichen Mahnung des liebenswerten Apostelfürs-

ten niemals vergessen und allzeit seines Rufes wahrnehmen in aller Demut und 

Sanftmut mit Geduld.  



Liebe Schwestern! Nehmt diese Lehre zu Herzen, und ertraget eine der ande-

ren Mängel in Liebe; darum bitte ich euch um all der Zuneigung und Liebe wil-

len, die ihr zu Gott habt; und wenn ich euch um eines bitten darf oder euch die-

nen kann (so ist es das), dass ihr euch darin übet und es mit allem Eifer beachtet, 

denn all die guten Werke, die ihr etwa tut, innerlich oder äußerlich, der eifrige 

Empfang des heiligen Altarsakramentes, oder was immer und wie groß es sei, 

das ist vor Gott wertlos oder unlieb, falls euch diese Tugenden fehlen. Sie (aber) 

erwirbt der Mensch nur, wenn ihm Dinge begegnen, die ihm zuwider sind. Dass 

ein Mensch viel an Demut denke, ohne erniedrigt, viel an Geduld, ohne ange-

fochten zu werden, und dergleichen mehr: das will nichts heißen; das hat keinen 

Kern; es fällt (wieder) ab; es ist übertüncht und steht nicht auf (festem) Grund. 

Geschieht einem Menschen Schande und Schmach, in Worten oder durch die 

Tat, so sollte ein Mensch in gütiger Sanftmut, freundlich und besonnen sich 

beeilen, dem, der ihn beleidigt, einen Liebesdienst zu erweisen. Verschmäht 

jener (diese Absicht) so, als ob er ihn geringschätze, so soll der Mensch darum 

nicht davon ablassen, ihm einen besonderen Dienst zu erweisen, sosehr er nur 

immer kann. 

Sanftmut und Geduld, diese beiden wollen stets durch Widerwärtigkeiten er-

kämpft werden. Tritt mir einer nicht entgegen, wie könnte ich in einem solchen 

Fall mich in der Tugend üben? Besonders sollte dem Menschen viel daran lie-

gen, sich in der Sanftmut zu üben. Sie zielt mehr ins Innere, in den Grund, als 

die Geduld; diese hat es mehr mit der Übung in der Tätigkeit des nach außen 

blickenden Menschen zu tun. Würde ich also ein falscher Mensch genannt, mei-

ne Unterweisung für nichts geachtet, mir Schande angetan, wem das leid täte 

und wer mir diese Beglückung nicht gönnte, der wäre mir um nichts lieber, ja 

sogar weniger lieb. Ach, wie wenig wäre ich (dächte ich anders) wert, in die 

Fußstapfen meines Herrn und Gottes zu treten, dessen Lehre und Leben ver-

fälscht und für nichts geachtet wurden. Und darum, meine Lieben, bitte ich euch 

um alles dessen willen, worum ich euch bitten kann, dass ihr euch in diesen 

Tugenden übt, auf euren Geist achthabt und nie einem Menschen weder in eu-

rem Benehmen noch in euren Mienen oder in euren Worten jemals Leid zufügt, 

was man euch auch tue oder erzeige. Ertraget eine der anderen Mängel in allsei-

tiger Liebe. 

 
 

Nun spricht Sankt Paulus: „Bewahret die Einheit des Geistes im Band des 

Friedens.“ Diese Tugenden sind wahrlich ein Band, womit man (sich) zusam-

menbindet; also bindet euch zusammen in Frieden und in der Einheit des Geis-

tes. Wie aber gelangt man zu dieser Einheit? Die beste Hilfe für diese Mühe 

findet man des Nachts nach den Metten, wenn die Nacht lang ist. Die Menschen, 

die diese Einheit erlangen wollen, sollen sich des Abends zeitig zur Ruhe bege-

ben, damit sie den nötigen Schlaf (vor den Metten) finden können. Nach den 

Metten soll der Mensch auf seinen Grund achten und sich in das Allerinnerste 

seines Herzens kehren, das ist das Allerinnerste seines Grundes, und sollte be-

achten, was ihn am allermeisten anreizen kann. Wer daran gewöhnt und dazu 

geneigt ist, der möge das Leben unseres Herrn Punkt für Punkt betrachten. Ist es 

ihnen nur gegeben, Betrachtungen anzustellen über eine besondere Seite (des 

Lebens und Leidens) unseres Herrn, so mögen sie in Gottes Namen mit ihrer 

guten Übung beginnen, doch ohne allen Eigenwillen, und das ehrwürdige Leiden 

unseres Herrn oder seinen heiligen Tod, seine heiligen Wunden oder sein heili-

ges Blut zum Gegenstand ihrer Betrachtung nehmen, dabei aber stets ihres 

Grundes gedenken. Auf diese Weise wird der Mensch seine Liebe erwecken; 

wie aus viel Kohlen und Holz ein großes Feuer entsteht und die Flamme nach 

außen dringt und in die Höhe schlägt, so werden diese guten Übungen den See-

lengrund entzünden. Dann aber soll man die Bilder bald fahrenlassen und mit 

flammender Liebe durch den mittleren in den allerinnersten Menschen hindurch 

dringen; dieser besitzt keine Tätigkeit, denn die Wirksamkeit in ihm ist allein 

Gottes; er hält ihn (auf eigene Tätigkeit) verzichtend unter dem Wirken Gottes. 

Es mag sein, dass schnelle Bilder der guten Übungen, die er früher vorgenom-

men, vor ihm erscheinen, sei es das Leiden unseres Herrn oder des Menschen 

Fehler oder Gebete, die es für irgendeinen Toten oder Lebenden zu verrichten 

gilt. 

 
 

Durch (all) das soll man hindurch und in Gott dringen, schlicht, lauter, befreit 

(von allem Fremdartigen). Werden all diese Anblicke durchbrochen in edler, 

entsagender Weise, dann kommt die Wahrheit, blickt in sich selbst und zieht den 

Grund entsagend in sich selbst hinein; das geschieht in einem Nu oder in kürze-

rer Zeit oder wie das Kommen und Gehen der Engel, das noch rascher vor sich 

geht: je rascher es geschieht, um so edler. Hier soll man in einem Augenblick 

alles wieder in den Grund tragen und ein Geist mit Gott werden – denn Gott ist 

ein Geist –, ein Geist mit ihm. Das sind die wahren Anbeter, die „den Vater 

anbeten im Geist und in der Wahrheit“. Hier wird der wahre und wesentliche 

Friede geboren, und die Tugenden, von denen wir zuvor gesprochen haben, 

führen dahin. Und wenn der Mensch diese Übung vornimmt, bleibt seine Natur 

arm und trocken; für sich selbst hat sie nichts; so denkt sie: „Gott segne mich! 

Wohin ist es mit deinen Kniefällen gekommen, mit den Übungen der Frömmig-

keit, warum bleibt dein Psalmbuch ungenutzt liegen!“ Die Natur besäße, wüsste 

und wollte gerne etwas; und es kommt die Natur hart an, dieses dreifache „et-

was“ in ihr sterben zu lassen. 


